BARATARIA

Revista Castellano-Manchega de Ciencias Sociales

N° 4, pp. 259-274, 2001, ISSN: 1575-0825, e-ISSN: 2172-3184
DOI: http://dx.doi.org/10.20932/barataria.v0i4.281

SOCIEDAD Y EDUCACION EN LAS LEYES DE INDIAS

Antonio Garcia Benitez*

En este articulo pretendo presentar un disefio de las investigaciones que
estoy realizando, en base a la Legislacion Indiana, desde una perspectiva
sociohistorica de la Educacion.

En los mas antiguos documentos legislativos (afio 1503) ya vemos la
preocupacion por fundar escuelas, iniciandose una ingente legislacion a través de
Cédulas reales, Decretos, Ordenes, Reglamentos, Oficios e incluso Consultas y
Pareceres que nos es preciso examinar y explicar.

Los reyes espafioles tuvieron mas mimos para los subditos americanos
que para los peninsulares; no creo que hubiese ley que ordenara abrir escuelas
en los pueblos peninsulares y si las hubo, muy pronto, para los que se iban
formando en América.

LOS ESTAMENTOS SOCIALES Y LOS DESTINATARIOS DE LA
EDUCACION

Las fuentes historicas presentan la poblacion de la América hispana, en el
periodo colonial, escindida y estratificada en grupos sociales antagdnicos y en
categorias étnicas diferentes.

*Profesor de Sociologia en la Universidad de Sevilla y miembro de la Asociacion
Castellano-Manchega de Sociologia. Este trabajo fue presentado a la VIII conferencia
de Sociologia de la Educacion, el 16 de septiembre de 2000 en la Universidad
Complutense de Madrid.

arataria 259



La poblacion indigena

Desde principios del siglo XVI los monarcas espafioles se convierten en
celosos defensores de la libertad de los indios. Son persistentes y muy explicitas las
disposiciones legales decretando que los aborigenes fueran considerados como
personas libres, vasallos de la corona de Castilla.!

El juicio que atribuia al indio como persona miserable, degradada, segun
los conquistadores, econdmica, social y personalmente, acabd siendo causa de
compasion por parte de la corona. Por este motivo se establecieron regulaciones
juridicas que venian a ser reflexiones de rango ético y politico mas que de
consecuencia practica inmediata.’

La firme decision real de defender a los indios contra todo desafuero, la
observamos ya en el castigo impuesto al conquistador Cristobal Guerra por Cédula
del 2 de Diciembre de 1501: los indios que éste habia capturados y vendidos en
Andalucia fueron liberados y devueltos a América. A partir de entonces se fue regulando
la tributacion de los indios asi como su buen tratamiento y régimen de trabajo.’

Para alcanzar la sumision del indio, unos se inclinaban por la accion misional
pura, mientras otros defendian la conquista evangelizadora, si no habia otro medio
de alcanzar la sumision. El padre fray Bartolomé de las Casas y Vitoria, destacaron
entre los defensores de la accion misional. Las Casas adoptd la postura mas extrema,
admitiendo, a regafadientes, la validez de la concesion pontificia de los territorios
indianos bajo la plena autoridad politica de los reyes de Castilla tratando de conectar
esa concesion con los derechos naturales de los aborigenes.*

Por el contrario, tuvo mas partidarios la idea de la conquista evangelizadora,
es decir, la licitud del previo dominio temporal sobre los indios, recurriendo a la
fuerza si fuera preciso, como medio mas adecuado para difundir el cristianismo.
Entre los defensores de esta tendencia podriamos destacar a Ginés de Sepulveda,
Palacios Rubios, Acosta, Lopez, entre otros.’ Todo ello dio lugar a una gran
controversia de intereses contrapuestos, espirituales y materiales.®

Se enfrentaban misioneros y tedlogos a aventureros interesados en
enriquecerse rapidamente a costa de la sumision del indio que veia cercenada su
libertad por medio de las instituciones reguladores de su trabajo, entre las cuales
destacamos los repartimientos y las encomiendas.’

Los abusos cometidos contra los indigenas bajo el sistema de la encomienda,
dieron lugar a una serie de medidas que se dictaron en 1511y 1512 para regular aspectos
de laviday el trabajo del indio. En defensa de esta idea jugaron un papel muy importante
los dominicos en cuyo debate y clima nacieron las famosas leyes de Burgos de 1512 que
marcan un hito en favor de la libertad del indio aunque se reconocen y reglamentan las
encomiendas salvando el principio de que el “indio es libre y racional”.?

En esta linea la Junta de Burgos de 1512-1513 dio por terminada su labor
reconociendo que los indios eran libres y que debian tener casa y hacienda propia
asi como de disponer de tiempo para cuidar de ella.’

260 numero 4 - Septiembre 2001



En 1512 se admitia, legalmente, la idea de que los indios eran libres; pero
también se admitia la posibilidad que permanecieran sometidos al régimen de la
encomienda, ésta ahora mas suavizada en la medida de lo posible."

En cualquier caso, el periodo de 1520 a 1542 es de una extraordinaria actividad
legislativa: el logro de mantener el nivel de consideracion de una humanidad abstracta
con la igualdad de ambas razas en el plano de la valoracién humana. Habia sido la
gran conquista doctrinal alcanzada a través de la controversia sobre las Indias.!!

Las Leyes Nuevas de 1542 proscribieron la esclavitud del indio siendo
considerado vasallo libre de la Corona de Castilla. Los indios fueron valorados como
personas rasticas o menores, necesitadas de tutela y proteccion juridica determinando,
este principio doctrinal, toda una legislacion especial, abundante y minuciosa.!'?

En este sentido habria que destacar dos importantes fechas que marcan la
consolidacion de la libertad del indio: las de 1542 y 1549. La primera fecha viene
determinada por las catedras de la Universidad de Salamanca de Francisco de Vitoria
y Domingo de Soto quienes plantean la tesis definitiva de la libertad del indio como
ser racional y su equiparacion total con los espafioles. Por su parte, la fecha de
1549 significa la via de solucion del problema de la libertad del trabajo del indio.
Por Cédula Real de ese mismo afio, fueron prohibidos los servicios personales de
los indigenas, y la encomienda derivo en institucion econémica de caracter tributario,
abriéndose la puerta al régimen contractual del libre salario."

No obstante, el problema de la ordenacion de la vida del indio llega a un
plano de politizacion desde el cual no seria ya posible el avance, en general, y si los
quiebros y el retraso. En cualquier caso, la Corona preferia contemporizar antes
que empefiarse en combate con las situaciones entabladas en las Indias

En definitiva, los indios formaban un grupo étnicamente diferente a blancos
criollos o europeos y a negros africanos. La condicion de indigena implicaba por si
solo situacion de inferioridad frente a los blancos que desde comienzos de la conquista
se afianzaron como grupo dominador

Los espaiioles

Los conquistadores, blancos y espafioles, no constituyeron un grupo social
uniformes a pesar de que el origen étnico y la limpieza de sangre los colocaban en una
situacion privilegiada en relacion con la poblacion indigenay la de color. La diferenciacion
econdmica condiciond el desarrollo de significativas diferencias sociales.'*

Los blancos propietarios de la riqueza territorial habitaban generalmente
en los centros urbanos mas importante interesados en la politica municipal y
participando no pocas veces en actividades econdmicas relacionadas con la usuray
el comercio monopolista.

Los criollos propietarios de la riqueza territorial (en razén de su condicion
de grupo social econdémicamente poderoso) se apoderaron de las instituciones
politicas de las villas y ciudades, especialmente de los Cabildos, apoyados en las

arataria 261



Cédulas Reales que ordenaban que en la eleccidon de los regidores se dieran
preferencia a los conquistadores, pobladores y sus descendientes. Heredables de
padres a hijos posibilitaron el predominio de una clase que, en cada zona, estaba
constituida por contadas familias habituadas al despotismo y dispuesta a defenderse
contra toda invasion de las clases inferiores y advenedizas.

En este grupo cerrado e impermeable, va surgiendo en la segunda mitad del
siglo XVIII un proceso de diferenciacion social con la aparicion de una incipiente
burguesia de comerciantes y mercaderes que van pugnando con los tradicionales
hacendados por las instituciones de la colonia.

Los comerciantes monopolizaban los productos agropecuarios mercantilizados
exportables, por su parte, los mercaderes, los géneros y mercancias importadas. Estas
clases burguesas eran fundamentalmente criollos terratenientes cuya riqueza provenia
del monopolio de las condiciones naturales de la produccion y de la fuerza productiva
representada por la mano de obra esclava y los campesinos enfeudados.

La clase terrateniente (hacendados y hacendados- comerciantes-
prestamistas) impulsada por la necesidad econémica de colocar directamente en el
mercado mundial los productos agropecuarios mercantilizados entra en friccion
con los intereses de los mercaderes y el monopolio colonial, fendmeno que la impulsan
a identificar sus aspiraciones con la libertad de comercio. Los terratenientes blancos
como clase social, se apoyan en la “/limpieza de sangre” para explicar la explotacion
econdmica de los grupos inferiores.

La clase terrateniente invoca la incapacidad natural para reclamar la
restauracion de los servicios personales y del tributo indigena; y la inferioridad
congénita, segun ella, para justificar la esclavitud de los negros y la explotacion de
la poblacién de color libre, pero de hecho, sometida a relaciones de servidumbre.

La poblacion de color

La explotacion econdmica de la mano de obra negra se apoyaba en una
complicada superestructura juridica, étnica y cultural que estratificaba aquella etnia en
términos semejantes a una casta, porque no solamente el “vientre esclavo engendraba
esclavos” sino que la condicion de negro se identificaba como la del esclavo.'

Lalegislacion colonial proscribia las uniones matrimoniales de los blancos con
la gente de color, incluyendo en esta ultima categoria a todos aquéllos que no pudieran
demostrar la “/impieza de sangre” de sus antepasados. Pardos, mulatos y zambos
procedian de los antepasados negros esclavos. Los pardos estaban excluidos de las
instituciones politicas representativas de la sociedad colonial: Ayuntamientos, Cabildos,
Real Audiencia, etc. , pero la discriminacion se hacia sentir en el terreno de las relaciones
sociales de significacion mas limitada: los reglamentos suntuarios prohibian a las mulatas
engalanarse con "oro, seda, chales y diamantes”, privandolas hasta del uso de alfombras
para hincarse o sentarse en los templos, y a los hombres el uso de pistolas, espadas y
paraguas y otras prendas so pena de ser procesados severamente

262 numero 4 - Septiembre 2001



EL MAESTRO Y CONQUISTADOR ESPIRITUAL

El misionero centraba en su persona la tarea del predicador y del educador.
Las explicaciones del catecismo, la escritura y lectura en castellano o en las propias
lenguas indigenas constituian partes de un tinico objetivo, la cristianizacion.

De la reina catdlica, de sus tltimos deseos, en su lecho de muerte, surge la
célebre clausula que paso a las Leyes de Indias y a las innumerables Cédulas Reales:
“nuestra principal intencion fue ... procurar de inducir e traer los pueblos... e los
convertir a nuestra sancta fe catolica”.'®

En la Espaiia del siglo X V1, las dos dimensiones de la vida humana, temporal
y espiritual, no estan separadas. Del mandato del papa se deducia para el rey el
encargo de las almas. El Patronato ejercido por delegacion del papa, en virtud del
«dominium mundi” reunia en la misma mano los dos poderes, el espiritual y el
temporal. La reunion de las dos jerarquias (religiosa y politica) bajo la misma
autoridad del rey unificaba la accion. Los problemas practicos de envio de
misioneros, de seguridad entre los indios se resolvian mas facilmente.’

Por consiguiente, casi no hay Real Cédula, ni memoriales a virreyes o
gobernantes que no insistan en la cristiandad del indigena: «Ordenamos que las
personas a quienes se hubieren de encargar nuevos descubrimientos sean
aprobados en cristiandad, buena conciencia, celosos de la honra de Dios y servicio
nuestro, amadores de la paz y deseosas de la conversion de los indios”."®

La responsabilidad de la conversion de los indios lo sentian todos los
monarcas espafioles como uno de los mas agobiantes entre los infinitos que el
gobierno mas poderoso de la época ponia en sus hombros EI muy pio Felipe III
decia insistentemente: “a los arzobispos, obispos y prelados de las religiones...
que cuiden muy particularmente de la manutencion y aumento de las misiones
que hubiere en sus territorios, aplicando a esto su mayor desvelo”."

Este deseo de propagar el evangelio era hondamente sentido por la
monarquia. Sentimiento que brotaba tanto en las leyes como en las Reales Cédulas
de caracter general como en las instrucciones entregadas a los gobernantes, de
caracter mas concreto y personal.

El deber de evangelizacion no se discutia, era el primero. El problema
radicaba en como realizarlo, “No hay mds que una forma de anunciar el evangelio”,
decia el padre Las Casas. El acto de fe es incompatible, afirmaba Las Casas, con la
esclavitud, excluye toda forma de opresion. La evangelizacion, diria, es incompatible
con la lucha armada no aprobando la presencia de los soldados espaiioles. El
misionero deberia hacerse indio, aprender su lengua, respetar su cultura, la
civilizacion de los mismos. La influencia de Vitoria, de Soto, Carranza y otros dara
el triunfo a las tesis de las Casas.

Los defensores de la esclavitud encuentran un abogado en Sepulveda, tedlogo
que invoca la autoridad de Aristoteles, con la teoria segun la cual ciertos hombres
son esclavos por naturaleza. En cambio, Las Casas rechazaba, de plano, la violencia

arataria 263



como medio de evangelizacion prohibiendo usar la fuerza contra los paganos, salvo
en los casos extremos de legitima defensa. Los tedlogos de Salamanca admitian la
intervencion armada para defender las libertades del Evangelio contra la violencia de
un poder pagano. Pero para Las Casas, las exigencias pacificas de la evangelizacion
son la regla primordial, y ellas van mas lejos que las del derecho natural.

Sin la intervencidn constante de la monarquia, la ley del méas fuerte hubiese
jugado inexorablemente. La ley de la «convivencia» se opuso a esa ley del mas
fuerte. Asi lo decidio la mision

Los conquistadores espirituales de América, eran ademas de misioneros
instrumentos de la Corona. Es importante ver como las leyes espafiolas dejan el
tono juridico para convertirse en exhortaciones principalmente, en los que afectaba
a la conversion y buen trato a los indios.?!

En este sentido, dos instituciones marcan la doble intencion de evangelizacion
y de proteccion de los indios: el requerimiento y la encomienda. Por el primero, a
los indios se les requiere para que reconozcan la autoridad nuevay para que escuchen
la predicacion de los padres, pero se les quiere libres; no seran bautizados sino
después de un tiempo de instruccion; los que no pueden ser bautizados nada tienen
que temer. Por la encomienda, el poder espaiiol repartia los indios y sus tierras
entre un cierto nimero de hombres que debian rendir cuenta de su cometido. Los
religiosos seran los testigos de los abusos del poder de los encomenderos.

Se puso la pena maxima, a estos encomenderos, como la de perder los
indios y ademas la mitad de sus bienes, si por la fuerza o por insidias estorbasen a
los religiosos el predicar y permanecer entre los naturales. Los pueblos indigenas
habian de tener Iglesia o capilla donde diariamente acudieran a rezar cuyo costo iba
por partes iguales entre el rey, el encomendero y los indios. A ese fin se ordenaban,
como hablaremos en otro apartado, las escuelas y colegios de caciques, factores de
cristianizacion y de hispanizacion

No obstante, lo que influyo para que los indios no considerasen al misionero
como “espaifiol”, ain conscientes de que también procedia de Espaiia, fue la
observacion en €l de un comportamiento totalmente distinto al de sus compatriotas.
Los indios hacian del misionero el depositario de sus quejas contra los espaiioles,
resultando asi favorecida la labor de cristianizacion.

Asi pues, los misioneros eran los sustitutos de la Corona en el campo de lo
espiritual. Ella les sufragaba los gastos del viaje, sefialaba las condiciones de envio,
vigilaba su labor, les ayudaba, etc. como representantes suyos que eran.

A los religiosos se les proporcionaban vino y aceite y como se contaban por
miles y los sacerdotes por docenas de miles la cuenta subia y los oficiales de la Real
Hacienda «sefialaban ese cario por donde se desaguaban las arcas del tesoro”.>

En cualquier caso, el mandato misional se repite en cada Real Cédula
desde 1509:

“Mi principal deseo siempre a seido y es destas cosas de Indias que los
indios se conviertan a Ntra. Santa Fe Catolica para que sus animas no se pierdan,

264 numero 4 - Septiembre 2001



para lo cual es menester que sean informados de las cosas de Ntra. Santa Fe
Catolica. . Y deveis mandar que en cada poblacion haya una persona eclesiastica...
mandareis hacer una casa cerca de la Iglesia, donde habeis de mandar que se
Junten todos los niiios de la tal poblacion, para que alli les ensefie esta dicha
persona las cosas de Nuestra Santa Fe ”.**

Es el origen de las escuelas de la doctrina, diferentes de las otras de leer y
escribir: éstas para pocos, aquellas para todos. Los franciscanos las tenian en un
patio adjunto a sus casas, o en el cementerio delante de la Iglesia. Esta idea la
copiaron los demas religiosos.

Con las Leyes Nuevas, la mision domina la conquista. La necesaria
proteccion del derecho de los indios sera asegurada por el poder a partir de esas
leyes Nuevas. Durante tres siglos la administracion y las audiencias de la monarquia
espafiola defenderan las comunidades indigenas y sus tierras contra los abusos.

LA LEGISLACION INDIANA Y LA ENSENANZA DE LAS PRIMERAS
LETRAS

La ensefianza primaria en la América colonial debe buscarse en los siguientes
elementos: la instruccion hogarefia, dada en las casas de los conquistadores,
pudientes, de los encomenderos, funcionarios, etc., por maestros, frailes, clérigos o
miembros de la propia familia; la instruccion conventual; la instruccion parroquial
a cargo de los clérigos, sacristanes o legos; la instruccidn particular a cargo de
maestros autorizados por los cabildos; finalmente, la instruccion de indios, en
general y en particular, la instruccion misionera, en las reducciones indigenas,
segregadas, ambas, de la educacion de escuelas para espafioles

En los mas antiguos documentos legislativos vemos la preocupacion
por fundar escuelas de primeras letras para los indios, como en la Instruccion
dada al gobernador de La Espaiiola el 29 de Mayo de 1503: «Otrosi mandamos
al dicho nuestro gobernador que luego haga hacer en cada una de las dichas
poblaciones e junto con las dichas Iglesias, una casa en que todos los nifios
que hubiere se junten cada dos veces para alli el dicho capellan los muestre a
leer e a escribir, e santiguarse, e sigan la confesion o el pater noster o el
credo e salve regina».>

Este mandato se repitié6 en muchas cédulas posteriores. El 11l Concilio
Mexicano dispuso que en todas las aldeas en que residiera el doctrinero se
establecieran escuelas para indios. También en el I Concilio de Lima (1583),
encomendaba a los parrocos la fundacion y cuidado de esas escuelas.

La educacion a cargo de los religiosos espaiioles, en realidad, fue un aspecto
de las estrategias racionalizadas de educacion del indio, utilizandose, en gran manera,
para el objetivo de seleccionar cuadros dirigentes y de confianza para la corona.
Pero enseiiar el castellano a los indios también significaba hacerlo mas apto para
convivir con los espafioles y aculturarlos mas facilmente.

arataria 265



No obstante, los misioneros que como ningtn otro deseaban la elevacion
moral e intelectual del indio, cumplieron este cometido gustosos. Ellos reprodujeron,
de alguna manera, la repoblacion castellana medieval frente al Islam: al lado del
convento y de la Iglesia, se alzaba la escuela, rudimentaria, pero escuela, y como
tal foco de instruccion y de civilizacion.”’

Estas escuelas, como prolongacion de la Iglesia y del pulpito, eran ante
todo centros de catequesis en donde también se ensefiaban a leer y escribir y en el
adiestramiento de oficios.

En este sentido, mas abundantes que los colegios-escuela de caciques fueron
las escuelas elementales y de artes y oficios para toda clase de indigenas. En cada
reduccion debia haber una escuela en la que se les ensefiaban a los alumnos a leer,
escribir y contar, sin pasarse por alto, naturalmente, la ensefianza religiosa. La escuela
superaba la simple categoria de ensefianza primaria para convertirse en un centro de
adiestramiento en diversas artes y oficios. Aqui, juntamente con las letras, los indios
se especializaban en los menesteres de la carpinteria, herreria, tallado, etc. , etc. y
hasta en pintura y en musica, destacando las escuelas de los franciscanos Pedro de
Gante en México y la de Jacobo Ricke en Quito, verdadera universidad laboral.?

Los monarcas favorecieron los estudios de las lenguas indigenas y a la vez
difundieron el castellano como poderoso instrumento de apostolado y de cultura para
el indio. Convencidos los reyes espafioles de que el medio mas apto para la
cristianizacion era el aprendizaje, por parte de los misioneros, de las lenguas indigenas,
determinaron fundar catedras de esas lenguas como la mejicana y la quechua:

“La lengua de los indios es el medio mds necesario para la explicacion y
ensefianza de la doctrina cristiana y que los curas y sacerdotes los administren
los sacramentos... Y hemos acordado que en las universidades de Méjico y Lima
haya una catedra de lengua general, que en todas partes donde hubiere Audiencias
y Chancillerias se instituya de nuevo para que los sacerdotes que salgan a la
doctrina, hayan cursado en ella”

Por consiguiente, la corona insistio en la ensefianza del castellano no s6lo
para salvar el obstaculo de multiples lenguas, sino para mejorar la condicion social
e intelectual del indio, favoreciendo la comunicacion con el espaiiol.”!

Insistentemente esta idea cobrara fuerza legal; ya en el Il Concilio Mexicano
mandaba que en las escuelas de indios se ensefiara la lengua espafiola pues: «esfo
es muy conveniente para su educacion cristiana y civil» >

También se fundo en la universidad de México una catedra de las lenguas
mas usadas en la provincia, la cual fue encomendada a la Compaiiia de Jesus.*

Y para reforzar la idea que todos los sacerdotes fueran habiles en el
ministerio de las parroquias de indios, se ordend que los prelados no dieran el
sacerdocio sin la aprobacion del catedratico de la lengua general de los indios
de su provincia.**

La importancia de la instruccion de las primeras letras la basamos en la
impresion de cartillas para la ensefianza primaria de tan pingiie negocio, para los

266 numero 4 - Septiembre 2001



impresores, que la catedral de Valladolid resolvié solicitar en 1583 a Felipe II el
privilegio exclusivo para su impresion en Espafia, que fue otorgado para tres afios.

La catedral obtuvo nuevas prorrogas para el goce de este privilegio, en los
afios 1593, 1598 y 1739.%

Esta castellanizacion se consideraba como un instrumento para el logro de
la extirpacion también de idolatrias. Los documentos indican, por otra parte, que a
finales del siglo XVII los indios todavia practicaban su religion tradicional. De
manera que, como se reconoce en una cédula expedida el 16 de Febrero de 1688, la
formacion catolica de los indios seguia siendo un objetivo inalcanzable.*

Finalmente, tampoco, anduvieron dormidos los conquistadores en fundar
escuelas también para espafioles; si muchos de ellos eran ignorantes, se esforzaron
en que sus hijos mejoraran culturalmente. De nuevo, aqui nos encontramos con la
figura del religioso o del sacerdote ensefiando, con el catecismo, las primeras letras
alos hijos de los conquistadores. En todos los pueblos de espaiioles se erigia también
la humilde escuela parroquial.

LA LEGISLACION INDIANA Y LOS ESTUDIOS MEDIOS

Hasta la ley de 7 de Mayo de 1870 que incluyo el bachillerato dentro de los
estudios medios, aquél durante siglos constituy6 un grado elemental universitario.
En la Espafia del siglo X VI para ingresar en los estudios de bachillerato era preciso
acreditar antes estar instruido en humanidades; después, se cursaban seis afios y
una vez concluidos, el que aspiraba al grado, elegia al doctor que habia de
conferirselo, quien designaba el dia para ello.”

La idea de estos estudios medios se llevo a América ensayandose en los
Colegios de Caciques, aunque con menos exigencias intelectuales. La consigna de la
Corona era la de servirse de la grande autoridad de los caciques indigenas para influir
en lamasa del pueblo «para que asi sean y salgan, cuando grandes, mejores cristianos,
mds entendidos y puedan ensefiar, ordenar y persuadir después a sus sujetos” 3

Yaen 1518 las Ordenanzas Reales establecian lo siguiente:

«Que todos los hijos de los caciques... se den a los frailes de la Orden
de San Francisco y de Santo Domingo para que les muestren a leer y escribir e
todas las cosas de nuestra santa fe, los cuales tengan mostrados y cuatro arios,
e después los vuelvan para que los tales muestren a los otros indios porque muy
mejor lo tomardn dellos™ >

En estas Ordenanzas se inspird también Hernan Cortes en 1525: “/os
alcaldes e regidores asalarien persona que sea habil e suficiente e de buenas
costumbres para que tenga cargo de instruir a los dichos muchachos”.*

Innumerables Cédulas Reales insisten en la fundacién de estos Colegios:
«Para que los hijos de caciques que han de gobernar a los indios sean instruidos
en nuestra santa fe se fundara por nuestra orden algunos colegios... dotados con
rentas reales... mandamos a nuestros virreyes que los tengan por muy

arataria 267



encomendados y procuren su conservacion y aumento, y en las ciudades principales
se funden otros donde sean llevados los hijos de caciques y encargados a personas
religiosas que los ensefien en cristiandad, buenas costumbres, policia y lengua
castellana, y se les asigne renta competente” !

El Colegio de D. Francisco de Toledo fue uno de los mas célebres «erigido
como Colegio Menor a ejemplo de Salamanca, adherido a la Universidad” .*

Otro no menos célebre fue el Colegio de Santiago de Tlaltelolco, centro de
estudios humanisticos en México, creado y costeado por el Sr. Zumarraga y por el
virrey D. Antonio de Mendoza bajo los auspicios de la corona.”

Segun las fuentes oficiales, los resultados de estos colegios fueron excelentes.
«aprenden muy bien (los colegiales) el latin, de modo que han ensefiado Gramdtica
a los demds y han podido ser jueces y gobernadores de sus pueblosy.*

En estos colegios las disciplinas que se cursaban, ademas de la religiosa,
eran el castellano, latin, artes, filosofia y teologia. Muchas 6rdenes vinieron de los
reyes de Espaiia para que, a estilo de Tlaltelolco, se multiplicaran los colegios por
toda la América hispana; las 6rdenes recogidas en la Ley 11 del Lib. I, tit.23 de la
Recopilacion son muy significativas en este aspecto.

No fue posible montar estos colegios por la norma de los Colegios Mayores
incorporados a las Universidades, porque eran demasiados estudios «y solian atollarse en
el latin». No obstante las puertas de las Universidades no se les cerraron nunca. El Colegio
del Principe de Lima «dio muchos indios que han brillado en el piilpito y en el foro».

Tampoco la legislacion descuido la educacion de las jovenes indigenas,
hijas de caciques y sefiores principales: «En ocho o nueve pueblos de su diocesis
tenia casas donde se juntaban las hijas de los principales a aprender la doctrina
cristiana».*® Estas casas fueron recomendadas por ley. Desde la metropolis se
enviaron matronas para que se encargaran de las casas de doncellas que se fundaron
en México creandose colegios puestos bajo la proteccion de los virreyes, para nifias,
al margen, de los asilos para mestizas huérfanas.

Para los espafioles, los centros de segunda ensefianza fueron numerosos. El rey
dotaba de catedras de gramatica «de que se seguirdn muy buenos efectos asi para la
correccion de sus costumbres y licencia de la juventud, como en beneficio de la tierra,
pues podrdn ordenarse con suficiencia para el ensefiamiento de los indios”.*

La Compaiiia de Jesus, en esta formacion educativa de la juventud, jugd un
papel de primordial importancia. Alli donde habia una representacion de la Compaiiia
estaba garantizada la presencia de colegios y escuelas en donde desenvolvian su
programa educativo.

En general los maestros eran los religiosos y sacerdotes: «4 ellos se debe
la conservacion de las tradiciones, la formacion de Gramdtica de lengua India,
la creacion de Colegios y el trabajo de la ensefianza durante dos siglos en que
ellos fueron los unicos maestros y depositarios de la civilizacion» .

Por lo demas, en los conventos y en los seminarios los jovenes recibian
instruccion humanistica suficiente para poder iniciar los estudios universitarios.™

268 numero 4 - Septiembre 2001



LA LEGISLACION INDIANA Y LOS ESTUDIOS SUPERIORES

La fundacion de universidades fue favorecida por la conjuncion de dos
principios basicos en la realidad de la América hispana: la defensa de la fe y
conservacion de las costumbres y la difusion de la cultura.

Las bulas pontificias y las leyes reales no hacen mas que reafirmar lo
anteriormente expuesto:

“..Conviene que nuestros vasallos, subditos y naturales tengan
Universidades y Estudios Generales donde sean instruidos y graduados en toda
ciencia y facultades, y por el mucho amor y voluntad que tenemos de honrar y
favorecer a nuestras Indias y desterrar de ellas las tinieblas de la ignorancia,
criamos y constituimos en la Ciudad de Lima de los Reyes del Periiy en la Ciudad
de México de la Nueva Esparia, Universidad y Estudios Generales™ !

Fray Juan de Zumarraga vio muy pronto la necesidad de crear estos estudios y
siguiendo el proceso de fundacion en Granada de una universidad para la conversion de
los moriscos, solicitd una para México: «...Suplica a S.M. el obispo mande establecer
una Universidad en la que se lean todas las facultades que se suelen leer en las otras
universidades, y sobre todo Artes y Teologia, pues dello hay mds necesidad” >

A esta accion publica ya fuera pontificia o real, iba precedida por iniciativas
que podian ser de particulares, de los virreyes, de los gobernadores, de los obispos
y de las ordenes religiosas. Lo mas usual era la transformacion de la ensefianza
conventual en los monasterios en instruccion universitaria.

Con frecuencia, junto a las universidades o en aquellas ciudades que carecian
de ellas existian Estudios o Colegios Mayores, regentados por religiosos donde se
impartian enseflanza superior y daban grados.

Con este espiritu América hispana se fue poblando de Universidades
pontificias y reales. Primero la Cédula del rey, y luego venia la Bula pontificia,
siguiendo los privilegios y derechos de las mas notables universidades peninsulares.”

Las materias que se cursaban en estas universidades indianas dependian
de las posibilidades econdmicas y sociales de cada region; en general, existian
las catedras de filosofia, teologia, canones, leyes, medicina, lenguas indigenas,
artes y retorica.>*

Todos los estudiantes que recibian grados mayores tenian la obligacion de
realizar la profesion de fe catdlica, especialmente en las catedras de Teologia
regentadas por dominicos: «Porque es muy justo y conveniente conservar a los
religiosos de Santo Domingo en su crédito y autoridad, y que publicamente se
profese y enseiie la doctrina de Santo Tomds de Aquino™ >

Era incuestionable, en estas universidades la consagracion y la fe fervorosa
a la Inmaculada Concepcidn de Maria «ninguno pueda recibir grados mayores de
maestro, licenciado ni doctor en facultad alguna, si no hiciera primero juramento
en un Libro Misal ... el haber sido siempre Virgen Maria Madre de Dios y Sefiora
nuestra, concebida sin pecado original desde el primer instante de su ser natural” >°

arataria 269



En cuanto a los profesores, hubo también unas exigencias en ese sentido: «Pena
de perder la catedra, si pasen en silencio la pureza de la Serenisima Virgen
Nuestra Sefiora”.”

La proliferacion de las universidades por toda la América hispana, determind
la creacion de centros humanisticos y literarios de indudable fama: «Nueva Espaiia
llegd a un grado de cultura comparable a la de paises mds civilizados de Europa» >

Si a la labor educativa de todos esos centros instalados en las Indias, se
agregan la imprenta, bibliotecas, academias, etc. podriamos hacernos una idea de
la cultura hispana llevada a América y legislada en sus Leyes de Indias.

270 numero 4 - Septiembre 2001



NOTAS

' Coleccion de documentos inéditos relativos al descubrimiento, conquista y
organizacion de las antiguas posesiones de América y Oceania, 1864-1884,
Tomo XXXI, pp. 13-25

2 La Cédula Real de 1601 decia : “Que, pues los indios son itiles a todos y para
todos, todos deben mirar por ellos, y por su conservacion, pues todo cesaria si ellos
faltasen”. Ver estudio, al respecto FABREGAT, E., (1989): La Corona espaiiolay el
indio americano, Asociacion Francisco de Gomara, Valencia, Tomo I, p.110.

3 Coleccion de documentos... op. cit., Tomo V, pp.19-20

+ GARCIA GALLO, A., (1959): Manual de Historia del Derecho Espariol, Madrid,
Tomo 1, pp.634-636; DE LAS CASAS, B., Remedios para la reformacion de las
Indias, Valladolid, 1542, pp. 228-331 y Treinta proposiciones muy juridicas, en las
quales sumaria y sucintamente se tocan muchas cosas pertenecientes al Derecho de
la Iglesiay los principios christianos tienen o pueden tener sobre los infieles de cualquier
especie que sean, Sevilla, 1552, pp.239-244; RUMEU DE ARMAS, A., “La primera
declaracion de libertad del aborigen americano™, en Estudios sobre politica indigenista
espaiiola en América, V Centenario del Padre Las Casas, Valladolid, 1975, pp.41-78.
5> Decia Acosta que, “mediante el conocmiento de las leyes, costumbres y policia
de los indios podia ayudarseles a regirse por ellos mismos, pues mientras no
contradijeran la ley de Cristo y de la Santa Iglesia, debian gobernarse de acuerdo
a sus propias leyes” (ACOSTA, J. DE, (1979): Historia Natural y Moral de las
Indias, F.C.E., México, p.281).

¢ RUMEU DE ARMAS, A., “La primera declaracion de libertad del aborigen
americano”, op. cit., pp.41-78.

"Los deberes del encomendero (Ley I, tit.i. 1ib.6) con sus obligaciones materiales
(Leyes 9, tit.9, lib.1; 44, tit.8, lib.6 y 4 , tit.9, lib.1) y espirituales (Leyes 1, tit.9,
lib.6; 3, tit.9, lib.1; 23, tit.2, lib.1 y 23, tit.8, 1ib.6). Con sanciones contra los
negligentes encomenderos (Leyes 1, tit.9, 1ib.6;3, tit.9, lib.6;11, 13, 14, tit.9, lib.6
y 37, tit.9, 1ib.6).

8 Coleccion de documentos...op.cit., Tomo XXXII, p.304.

? La fuente importantisima a cerca de la Junta de Burgos creemos que esta en Fray
Bartolomé de Las Casas, Historia de las Indias, lib.111, cap. VI a XII. Ver también
PEREZ DE TUDELA, 1., (1957): Significado histérico de la vida y escritos del
padre Las Casas, Biblioteca de Autores Espafioles, Madrid, Tomo XCV.

" LAS CASAS, B., op. cit., lib. III, cap. LXXXVIIL.

' PEREZ DE TUDELA, J., “Ideas juridicas y realizaciones politicas en la historia
indiana”, en Colonizacion espariiola en América, Asociacion Francisco de Vitoria,
Madrid, 1960-61, vol. XIII, pp.139-171.

12 Indios vasallos de la Corona de Castilla (Ley 1, tit. 2, 1ib.6). Prohibicion de
poseer esclavos indios (Ley 3, tit.2, lib.6). Libertad de comercio para los indios
(Leyes 24, 25 y 26, tit.3, lib.6). Libertad en el patrimonio y libre disposicion

arataria 271



testamentaria (Ley 32, tit.3, lib.6) y el derecho a la propiedad (Leyes 16, tit.19,
lib.4 y 23, tit.1, 1ib.6).

S RUMEU DE ARMAS, A., op. cit., p.65.

14 SANCHEZ ALBORNOZ, N., (1973): La poblacién de América Latina desde
los tiempos precolombinos al aiio 2000, Alianza, Madrid; (1985): Poblacion y
mano de obra en América Latina, Alianza, Madrid. MORNER, M., (1974): Estado,
razas y cambio social en la Hispanoamérica Colonial, Sepsetenta, México. TOVAR
PINZON, A., (1988): Hacienda colonial y formacion social, Sendai, Barcelona.
ASSADOURIAN, C.S., (1982): El sistema de la economia colonial. Mercado
interno, regiones y espacio economico, L.E.P., Lima.

15 La monarquia hispanica legisld sobre la esclavitud de la mano de obra negra,
destacamos al respecto: Las Leyes, 6, tit.5, lib.7 y la 15, tit.5, lib.7, esta tltima
estipulaba que los negros no podian llevar “ningun género de armas publicas, ni
secretas, ni de noche so pena de cien azotes”, y la Ley 21, tit.y, lib.7.

16 Notas a la Recopilacion de Indias. Origen e Historia llustrada de Las Leyes de
Indias, de Manuel José de Ayala, editada por Ediciones de Cultura Hispanica,
Madrid, 1954, Lib.1, tit.1, ley 1%

17 Sobre las bases religiosas de la colonia consiiltese: GOMES HOYOS, R., (1961):
La Iglesia de América en las Leyes de Indias, 1.C.H. de Bogota, Madrid; CARO,
V., (1955): La Teologia y los tedlogos juristas espariioles ante la conquista de
Ameérica, Madrid, 2 vols.; ZAVALA, S., (1947): La filosofia politica en la conquista
de América, México; ANDRE-VINCENT, 1., Derecho de los indios v desarrollo
en Hispanoamérica.

18 Libro, 4, tit.1, Ley 2.

19 Real Cédula a los gobernadores eclesidsticos y seculares de Indias, Junio 1609
(HERNAEZ, F., Coleccion de bulas, breves y otros documentos relativos a la
Iglesia de América y Filipinas, Bruselas, 1879, tomo 1, p.30).

2 La argumentacion de Las Casas fue desarrollada en su obra Historia de las
Indias, op. cit. y en Pérez de Tudela, op.cit.

2l Recopilacion, 1ib.4, tit.1, Ley 2.

22 Con respecto a la legislacion sobre la Encomienda, ver la nota 7.

B BAYLE, C., (1934): Espaiia en Indias, llluminare, Vitoria, pp.414-415.

2 Real Cédulade 1509 de caracter apostolico como si lo infundiera el vicariato pontificio.
Ver BAYLE, C., (1936): Expansion misional de Esparia, Barcelona, pp.98-99.

% Coleccion de documentos relativos al descubrimiento, conquista y colonizacion
de las posesiones espafiolas en América y Oceania, sacados en su mayor parte del
Real Archivo de Indias, Madrid, 1864-1884, 42 vols., t.31, p.156.

26 Concilio III de México, lib.I; Concilio I Lima, Act.Il, cap. XLIII
(VILLANUNO, M., Summa Conciliorum Hispaniae, Barcinone, 1850, dos
tomos en 1 volumen, pp.267-285).

27 GARCIA ICAZBALCETA, J., Coleccién de documentos para la Historia de
México, México 1858-1876, 2 vols; GROOT, J. M. de, Historia eclesidstica y

272 numero 4 - Septiembre 2001



civil de Nueva Granada, Bogota, 1869, t.1, p.141; RESTREPO, J.P., Iglesia y
Estado en Colombia, Londres, 1889, p.87; LORENZANA, F., Concilios
provinciales de México, México, 1769, p.7.

2 Documentos inéditos del siglo XVI para la Historia de México, de CUEVAS,
M., México, 1914, p.159.

2 BORGES, P., (1961): Andlisis del conquistador espiritual de América, Escuela
de Estudios Hispanoamericanos, pp.80-81.

0 Ley 46, tit.22, lib.1.

31 Ley 5, tit.7, lib.1.

32 Conc Il M,x. Lib.I tit.1, en VILLANUNO, op. cit. II, pp.266-284.

3 Ley 49, tit,22, lib.1.

3 Ley 56, tit.22, lib.1.

35 SIERRA, V., (1944): El sentido misional de la conquista de América,
Publicaciones del Consejo de la Hispanidad, Madrid, p.559.

% FABREGAT, E., (1989): La Corona espariola y el indio americano, Asociacion
Francisco de Gomara, Valencia, T.1, p.169.

37 Previamente a esa fecha, Claudio Moyano en 1857 habia distinguido la primera
ensefianza, la segunda, la facultativa y las superiores especiales.

33 SOLORZANO PEREIRA, J., Politica indiana, Madrid, 1930, 5 vols, lib.Il
cap. XXVIIL, p.413.

3 SERRANO Y SANZ, M., Origenes de la dominacion espaiiola en América,
Madrid, 1868, t.1, p.618.

4% ALEMAN, L., Disertaciones sobre la Historia de la Republica Mexicana,
Meéxico, 1844, t.1, p.111.

4 Ley 11, tit.23, lib.1.

2 Coleccion de memorias o relaciones que escribieron los virreyes del Perii acerca
del estado en que dejaban las cosas grandes del reino, en BELTRAN 'Y ROZPIDE,
Madrid, 1921, p.76.

+ La fundacion de estos colegios fue mandada por diversas cédulas de las que se
formo la Ley 11, tit.23, lib.I de la Recopilacion.

“ GARCIAICAZBALCETA, J., Biografia de D. Fray Judn de Zumdrraga, primer
obispo y arzobispo de México, Madrid, 1929, p.258.

“ BAYLE, C., op. cit., p.192.

“ Ver GARCIA ICAZBALCETA, op. cit. p.258.

*7Ver documentos Recopilacion, Leyes 17 y 18, tit.3, lib.I.

8 Consultar trabajo de PARRA CARACCIOLO, La Instruccion en Caracas (1567-
1725), Caracas, 1932, p.81.

Y VERGARAY VERGARA, F.M., Historia de la Literatura de Nueva Granada,
Bogota, 1905, p.68.

50 GOMEZ HOYOS, R., Las Leyes de Indias y de Derecho Eclesidstico en la
Ameérica Espaiiola e Islas Filipinas, Universidad Catolica Bolivariana, Medellin,
1945, p.238.

arataria 273



St Ley 1, tit.22, lib.1.

32 Documentos inéditos del siglo XVI... op.cit., p.66

33 América se fue sembrando de Universidades: Santo Domingo (1538), Méxicoy
Lima (1551), Bogota (1573), Cérdoba del Tucuman (1613), La Plata (1623),
Guatemala (1675), Cuzco (1692), Caracas (1721), Santiago de Chile (1738), La
Habana (1782), Quito (1791).

> Ley 21, tit.22, lib.1.

> Ley 32, tit.22, lib.1.

% Ley 15, tit.22, lib.1.

7 Ley 44, tit.22, lib.1.

% Ver a BAYLE, op. cit., p.36.

274 numero 4 - Septiembre 2001



